
1 
 

ENTRE BRUMAS E LUZES: HARMONIZANDO TRADIÇÃO E INOVAÇÃO NO 
CERIMONIAL INSTITUCIONAL 
 
RESUMO: 
O presente artigo propõe uma reflexão crítica sobre o papel simbólico do cerimonial 
institucional na contemporaneidade, marcado pelo desafio de equilibrar tradição e 
inovação em um cenário social de hiperconectividade, aceleração tecnológica e 
esvaziamento simbólico. A partir de uma abordagem teórico-interpretativa 
fundamentada em autores como Geertz (1973), Bourdieu (2012), Vygotsky (1991), 
Han (2013) e Bosi (1994), a pesquisa discute como os ritos cerimoniais — 
tradicionalmente concebidos como estruturas de coesão, representação e sentido — 
têm sido ressignificados diante da cultura do espetáculo e do imediatismo digital. 
Defende-se que o cerimonial contemporâneo não deve abrir mão da profundidade 
simbólica que sustenta sua legitimidade cultural, e que a verdadeira inovação reside 
na capacidade de manter vivos os valores comunitários, atualizando seus signos sem 
negligenciar seu sentido. 
 
Palavras-chave:  
cerimonial; ritos; cultura simbólica; tradição e inovação; memória coletiva. 
  



2 
 

 
1. Introdução 

Os ritos cerimonialísticos acompanham a sociedade desde seus primórdios. A 
concepção de cerimônias e seus respectivos atos estão presentes desde as pinturas 
rupestres das primeiras sociedades pré-históricas até as transmissões em tempo real 
pelas telas de smartphones e câmeras ultramodernas. Faz parte da estrutura social 
humana compor rituais nos momentos de celebração; mesmo as sociedades mais 
primitivas apresentavam atos que tornavam concretos os seus símbolos — fossem 
eles religiosos, fúnebres, de passagem ou outros. 

De acordo com Peter Burke, as cerimônias possuem um caráter simbólico, 
sendo marcos dos ciclos da vida e instrumentos de coesão comunitária: “A cultura 
popular se manifestava sobretudo em ocasiões cerimoniais — festas de santos, 
casamentos, funerais — que tinham importância fundamental na vida das 
comunidades” (Burke, 1990, p. 93). 

Nesse mesmo sentido, Geertz (1973) defende que a cultura é um sistema 
simbólico, no qual as cerimônias — como rituais, festas religiosas e atos públicos — 
funcionam como textos sociais que organizam e dão sentido à vida coletiva: “O rito, 
como a arte, torna visíveis, sensíveis, inteligíveis as formas de vida e os valores que 
sustentam uma comunidade” (Geertz, 1973, p. 112). Assim, não devemos olhar para 
as cerimônias e seus ritos como simples formalidades isoladas, mas como 
representações simbólicas da sociedade e dos contextos histórico-sociais em que 
estão inseridas.  

Atualmente, vivemos a era da tecnologia e da comunicação fluida, veloz e 
dinâmica. Alcançamos a apoteose das redes sociais e da hiperconectividade, o que 
por vezes imprime aos eventos um ar de superficialidade, excesso e esvaziamento 
simbólico. Nas palavras de Byung-Chul Han: “A superabundância de informação não 
aprofunda o saber, mas o dispersa. A comunicação digital, marcada pela velocidade 
e pelo imediatismo, elimina o tempo necessário para a reflexão.” (Han, 2013).  

E nós, cerimonialistas, como nos inserimos nesse contexto? Carregamos a 
missão de zelar pela ordem, pela precedência e pelos ritos estabelecidos por 
legislações, normativas e manuais de etiqueta escritos há décadas — rediscutidos em 
congressos, atualizados em parte, mas ainda sustentados por uma lógica de outro 
tempo. Isso nos leva a uma reflexão crucial: qual é a responsabilidade dos 
cerimonialistas na construção de uma sociedade mais justa e simbólica? De que 
maneira as cerimônias que organizamos revelam — ou ocultam — os valores da 
sociedade contemporânea? Não defendemos aqui uma ruptura com a tradição, 
tampouco a adoção acrítica das pirotecnias atuais que, muitas vezes, distorcem as 
finalidades das celebrações e as transformam em espetáculos de ostentação. 

Este artigo propõe refletir sobre como é possível harmonizar tradição e 
inovação no cerimonial, à luz do tema proposto pelo XXIX CONCEP: “A tradição nos 
guia, o futuro nos move.” Mais do que opostas, tradição e inovação podem — e devem 
— se complementar, fortalecendo a legitimidade, a acessibilidade e a relevância das 
práticas protocolares como expressão viva da cultura de uma sociedade. 
 
2. Fundamentação teórica 
2.1 Cerimônias como teias de sentido: entre rituais, símbolos e cultura 
 

Uma das marcas mais reconhecíveis de uma cerimônia é a manutenção da 
tradição. Quando se trata de uma celebração, seus ritos são esperados com 
expectativa pelos participantes. Em um aniversário, por exemplo, espera-se o 



3 
 

tradicional “Parabéns a você” diante do bolo; em um casamento, aguarda-se a entrada 
triunfal da noiva ao som de trompetes, vestida de branco. 

Essa repetição simbólica está ancorada na própria natureza da cultura humana. 
Em Vygotsky (1991), encontramos o entendimento de que vivemos em uma sociedade 
simbólica, marcada pela representação e transmissão de seus valores por meio de 
signos culturais. Os ritos, os objetos e os elementos usados em uma cerimônia são 
expressões desses significados internalizados. Segundo o autor: “As funções 
psicológicas superiores têm origem nas relações sociais e são interiorizadas por meio 
da linguagem e dos signos” (Vygostky, 1991, p. 45).  

A linguagem, nesse contexto, não se restringe à fala ou ao discurso verbal. 
Trata-se de um sistema amplo de significação, que abrange também gestos, imagens, 
rituais, produções escritas, expressões artísticas e práticas culturais. É por meio dela 
que os indivíduos constroem significados, compartilham experiências e organizam sua 
compreensão de mundo. 

Assim, as cerimônias expressam não apenas a tradição, mas também o modo 
como os indivíduos internalizam e compartilham valores sociais, culturais e afetivos. 
A cultura, para Vygotsky, estrutura o pensamento por meio de signos (palavras, 
imagens, gestos, objetos com valor simbólico), que funcionam como ferramentas 
mediadoras entre o mundo exterior e o mundo interior: “O uso de signos artificiais, ou 
seja, signos criados pelo homem, constitui um salto essencial no desenvolvimento das 
funções psicológicas humanas” (ibidem, p. 60), 

Esse entendimento encontra eco em Clifford Geertz, que vê a cultura como um 
sistema simbólico e considera as cerimônias como “textos sociais” capazes de 
organizar a vida coletiva. Para ele, os rituais funcionam como estruturas interpretativas 
que dão clareza aos comportamentos sociais: “A cultura não é um poder, algo a que 
se possa atribuir causalidade; ela é um contexto, algo dentro do qual se pode 
descrever comportamentos com inteligibilidade” (Geertz, 1973, p. 14).   

Ou seja, os ritos não determinam comportamentos diretamente, mas oferecem 
um quadro simbólico no qual esses comportamentos fazem sentido. Geertz, vai além 
e aponta que os rituais revelam — e ao mesmo tempo reforçam — a estrutura social: 
“Uma cerimônia é mais que um espetáculo; é um modelo da sociedade e um modelo 
para a sociedade” (ibidem, p. 93). 

Portanto, os ritos cerimoniais são carregados de significados culturalmente 
construídos, e por isso refletem, sustentam ou tensionam normas sociais, códigos 
legais e costumes. A cultura tem um papel decisivo tanto na formulação de legislações 
quanto na definição de padrões de conduta. Ela molda crenças, valores e 
representações que orientam o que é considerado aceitável (ou não) em determinado 
tempo e lugar. 

Geertz (ibidem) afirma que o comportamento humano é orientado por 
significados, tecidos na cultura. Esses significados estruturam regras implícitas (ou 
explícitas) sobre como agir, reagir, celebrar, punir ou acolher. Em outras palavras, as 
normas sociais fazem parte dessas “teias de significados” que guiam a conduta das 
pessoas em suas comunidades. Além de promoverem a coesão social, os ritos 
também funcionam como espaços simbólicos de elaboração de conflitos. Peter Burke 
reconhece que as cerimônias não apenas unificavam, mas também permitiam 
expressar tensões de forma controlada e socialmente aceitável: “A cerimônia 
reforçava os vínculos comunitários e a identidade coletiva, mesmo quando encenava 
conflitos e tensões.” (Burke, 1990, p. 142) 

Esse entendimento é essencial para compreendermos que os rituais não são 
estruturas imutáveis, mas sim dispositivos culturais que acolhem transformações e 



4 
 

ressignificações. É o caso, por exemplo, de noivas que optam por vestidos pretos — 
desafiando o símbolo tradicional da pureza — ou de aniversariantes que se recusam 
a cantar parabéns, rompendo com a expectativa social do festejo. Ainda que 
contrariem o regramento simbólico esperado, esses comportamentos continuam 
operando dentro da lógica cultural: comunicam, tensionam e, de certa forma, 
reafirmam o valor simbólico do rito ao contrastá-lo. 

Na mesma perspectiva, podemos observar o crescente número de casais que 
buscam celebrantes sociais para conduzir seus rituais de união. São pessoas que, 
muitas vezes, não se reconhecem ou não são reconhecidas pela institucionalidade 
tradicional — como casais do mesmo sexo, indivíduos em segundos casamentos, ou 
aqueles de religiões diferentes ou sem vínculo religioso. Ainda assim, valorizam 
profundamente o ato simbólico do casamento, reafirmando o poder do rito como 
expressão de afeto, pertencimento e legitimação social. Esses exemplos mostram 
que, mesmo fora dos padrões normativos, a cerimônia persiste como linguagem 
cultural — flexível, viva e capaz de incorporar novos significados sem perder sua 
função estruturante. 

Dessa forma, os rituais tornam-se expressões simbólicas complexas: espelham 
os comportamentos humanos, mas também os moldam. Carregam as marcas de 
conflitos, oposições e transformações que atravessam a vida social. Ao observar uma 
cerimônia, vemos não apenas um rito, mas também os sentidos que uma comunidade 
compartilha — ou contesta. 
 
2.2 Entre Ritos e Regras: a cultura como alicerce das legislações 

 
Nesse contexto, é fundamental reconhecer que o regramento cerimonial e as 

normas protocolares não se limitam a técnicas de organização, mas constituem 
expressões simbólicas de valores culturais profundamente enraizados. A legislação 
que rege os eventos, quando dissociada desses valores simbólicos e culturais, tende 
a perder sua eficácia e legitimidade. Em consonância com os escritos de Bourdieu 
(2012), compreendemos que uma norma só adquire significado real quando é 
simbolicamente reconhecida pela coletividade. Leis que ignoram os sistemas 
simbólicos e culturais da sociedade têm maior probabilidade de se tornarem ineficazes 
ou até mesmo rejeitadas. 

Assim, uma legislação se torna eficaz quando está incorporada ao sistema de 
representações de uma comunidade, ou seja, quando faz sentido para os sujeitos que 
compõem o contexto social onde ela se aplica. Seu poder normativo reside na 
capacidade de estar integrada às crenças, práticas e valores compartilhados por esse 
grupo. Peter Burke (1990) complementa essa visão ao afirmar que os rituais são 
espaços de expressão simbólica, nos quais se manifestam tanto resistências quanto 
adaptações às normas formais. A legislação que ignora essas tensões corre o risco 
de se tornar letra morta. A força normativa, portanto, não está apenas no texto da lei, 
mas em sua habilidade de dialogar com os ritos, crenças e representações simbólicas 
que estruturam a vida em sociedade. 

Nesse panorama, merece destaque o Decreto nº 70.274/1972, norma que 
regulamenta as solenidades públicas no Brasil. Publicado em 9 de março de 1972, 
durante o regime militar, o decreto foi instituído com o objetivo de padronizar os 
protocolos em cerimônias oficiais na capital federal, nos estados, territórios federais e 
missões diplomáticas brasileiras. Além disso, buscava unificar procedimentos e evitar 
disputas de precedência — algo crucial em um cenário de rígido controle institucional. 



5 
 

Sob o viés da disciplina e da hierarquia, o decreto reflete os valores centrais 
daquele período autoritário, reforçando símbolos de poder e a centralização da 
autoridade no Executivo. Ainda hoje, com algumas adaptações, ele permanece em 
vigor e é amplamente utilizado como referência para o cerimonial oficial no país. 
Embora tenha representado avanços significativos à época ao organizar e 
sistematizar o cerimonial público, sua permanência inalterada ao longo de décadas 
suscita questionamentos. Seu regramento ainda reflete uma lógica disciplinar e 
verticalizada, muitas vezes desalinhada com os valores de uma sociedade que passou 
a valorizar mais a inclusão, a diversidade e o pluralismo simbólico. 

Nesse novo cenário, as chamadas “quebras de protocolo” — antes vistas como 
desvios — ganham sentido como gestos simbólicos que tensionam normas 
estabelecidas e expressam a necessidade de atualização. São ações que revelam um 
deslocamento cultural: o cerimonial, para manter sua legitimidade, precisa reconhecer 
as transformações sociais e dialogar com elas. Portanto, a legislação que não se 
adapta aos contextos contemporâneos corre o risco de perder sua eficácia simbólica 
e sua função reguladora, tornando-se uma estrutura anacrônica frente às 
representações emergentes das comunidades que busca normatizar. 
 

3. Metodologia 
3.1 Procedimentos metodológicos e escolha teórica 
 
Este artigo configura-se como uma pesquisa de natureza qualitativa, de caráter 

teórico-interpretativo, que adota a revisão bibliográfica como principal procedimento 
metodológico. O objetivo não é realizar críticas diretas ao Decreto nº 70.274/1992, 
mas sim promover uma reflexão crítica sobre o papel simbólico e social das cerimônias 
públicas, à luz dos referenciais das ciências sociais. 

A investigação fundamenta-se em autores como Pierre Bourdieu e Lev Vygotsky, 
cujos aportes permitem compreender os rituais como práticas carregadas de sentidos 
coletivamente construídos. A leitura proposta ancora-se também na experiência 
situada do autor, cujas vivências no campo cerimonial enriquecem a interpretação e 
atribuem à análise um viés hermenêutico, atento às dimensões subjetivas, simbólicas 
e contextuais das práticas sociais. 

Essa abordagem metodológica está em consonância com os princípios de 
Sánchez Gamboa (2010), que defende a articulação entre teoria e prática e reconhece 
a experiência do pesquisador como parte legítima do processo de produção de 
conhecimento. Como afirma o autor: “Na dialética, a teoria válida é a que questiona, 
gera tensão e transforma a prática. E a prática significativa é a que faz emergir nova 
teoria.” (Gamboa, 2010, p.45) 

Dessa forma, este texto estrutura-se a partir das seguintes perguntas norteadoras: 
qual é a responsabilidade dos cerimonialistas na construção de uma sociedade mais 
justa e simbólica? Em que medida as cerimônias que organizamos revelam — ou 
ocultam — os valores da sociedade contemporânea? 

Assim, a presente abordagem metodológica nos permite entrelaçar teoria, 
experiência e simbolismo, compondo um olhar crítico sobre as práticas cerimoniais 
contemporâneas. Ao lançar mão de referenciais das ciências sociais, aliados à 
trajetória prática do autor no campo do cerimonial e das ciências sociais, buscamos 
construir uma análise comprometida com a interpretação dos sentidos culturais que 
permeiam os ritos públicos. Essa perspectiva sustenta a análise que se seguirá, 
voltada à compreensão do cerimonial não apenas como técnica, mas como linguagem 



6 
 

simbólica capaz de expressar — ou tensionar — os valores da sociedade em que se 
insere. 

 
4. Entre Ritos e Significados: o papel social do cerimonial 
 

Enquanto cerimonialistas, vivemos sob um dilema constante: de um lado, 
carregamos o compromisso de zelar pela manutenção da tradição e pelo respeito às 
normas que historicamente legitimaram o cerimonial como expressão 
institucionalizada de ordem, respeito e solenidade. De outro, enfrentamos os anseios 
de uma sociedade contemporânea marcada pela inovação tecnológica, pela estética 
da imagem e por recursos de som, luz e cenografia capazes de transformar qualquer 
evento em um espetáculo. 

No campo das celebrações sociais, os investimentos crescentes em estrutura 
e impacto visual revelam uma tendência à espetacularização. Nesse cenário, cabe-
nos perguntar: o valor simbólico da celebração está sendo preservado ou estaria 
sendo sufocado pela pirotecnia do evento? A inovação, quando pensada apenas 
como incorporação tecnológica, é suficiente para atualizar o rito? Ou estaríamos 
negligenciando a reinvenção dos símbolos e significados sociais que justificam a 
própria existência do cerimonial? 

Por outro lado, as cerimônias institucionais frequentemente permanecem 
ancoradas em ritos tradicionais excessivamente prolongados, marcados por 
formalidades rígidas, discursos extensos e, não raramente, pelo esvaziamento do 
sentido simbólico em razão da politização do ato ou sua conversão em plataforma de 
promoção político-partidária. Esse tipo de condução contrasta com o perfil de uma 
sociedade que valoriza a agilidade, a comunicação objetiva e os impactos imediatos 
— o que pode resultar em desinteresse, ausências ou meras presenças protocolares. 

Diante disso, somos desafiados a refletir sobre o equilíbrio entre tradição e 
inovação, entre rito e significação. Pois, como afirma Geertz (1973), os ritos são textos 
sociais — e cabe ao cerimonialista, enquanto agente interpretativo, preservar sua 
inteligibilidade simbólica e sua relevância para o tempo presente. 

Isto posto, é preciso refletir sobre o papel social dos cerimonialistas no 
processo de construção simbólica da sociedade. A necessária atualização dos ritos e 
normas do cerimonial, sustentada pela incorporação de novos valores sociais e 
simbólicos, deve ser compreendida como ferramenta legítima para a edificação de 
uma sociedade mais justa, inclusiva e representativa de seus novos sujeitos. Contudo, 
essa atualização não pode ceder ao apelo de modismos passageiros, discursos 
vazios ou práticas reduzidas à lógica comercial. O cerimonial deve conservar sua 
profundidade simbólica, sendo ao mesmo tempo atual, ético e culturalmente 
significativo. 
 
5. O Arcabouço do cerimonial contemporâneo 
 

Estamos inseridos em uma era marcada pela aceleração tecnológica e pela 
presença cada vez mais integrada de recursos digitais nos processos sociais, 
comunicacionais e intelectuais. O mundo contemporâneo encontra-se repleto de 
ferramentas visuais, auditivas e interativas que otimizam ações humanas e oferecem 
respostas com rapidez e precisão. Para praticamente toda atividade cotidiana, existe 
hoje um aplicativo, um sistema automatizado ou uma inteligência artificial apta a 
desempenhá-la com reduzido índice de erro. 



7 
 

O uso cada vez mais popularizados desses recursos evidenciam uma profunda 
mudança na forma como o conhecimento é produzido e validado, convidando-nos a 
refletir sobre o lugar dos instrumentos tecnológicos nas produções humanas. No 
entanto, também nos interpela quanto à necessidade de senso crítico diante dos 
resultados automatizados, reafirmando que, mesmo com o avanço da tecnologia, o 
olhar humano — sensível, simbólico e culturalmente situado — continua sendo 
essencial na mediação e interpretação do conhecimento e nas produções artísticas e 
culturais.  

De acordo com Rosa (2003), os ritmos de vida têm sido acelerados como 
reflexo direto da constante evolução tecnológica, o que impulsiona um processo mais 
amplo de aceleração social. Essa dinâmica afeta diretamente a subjetividade dos 
indivíduos, que se veem imersos em um cotidiano marcado pela urgência, pela 
fragmentação e pela sobreposição de estímulos. O uso intensivo das redes sociais, 
aliado à cultura da multitarefa, compromete a capacidade de concentração, 
apropriação simbólica e construção do conhecimento. Recebemos, cotidianamente, 
uma grande quantidade de informações, porém com baixa densidade simbólica — 
pouco significado é de fato absorvido e elaborado. 

Nesse cenário, o registro imagético do instante frequentemente se sobrepõe à 
vivência plena do momento. Capturar o que está acontecendo, por meio de fotos e 
vídeos, tornou-se mais valorizado do que sentir a energia do acontecimento. Essa 
lógica tem ultrapassado o espaço doméstico e se refletido nos ambientes cerimoniais, 
inclusive nas celebrações institucionais e privadas. 

 Vale abrir aqui um parêntese para uma observação contemporânea: o número 
excessivo de registros audiovisuais, em especial os chamados story makes, tem 
comprometido o andamento e a solenidade de diversas cerimônias. Profissionais 
contratados e autoridades participantes, ao buscarem construir seus próprios 
portfólios e narrativas digitais, muitas vezes interferem no fluxo do rito, na atuação das 
equipes responsáveis pelo registro oficial e, principalmente, na experiência dos 
convidados e do anfitrião. O excesso de dispositivos móveis erguidos para captar 
imagens compromete não apenas a visibilidade de quem deseja participar 
efetivamente do momento, mas também a integridade simbólica do próprio evento. 

Embora esse tema mereça um aprofundamento maior — talvez até um artigo 
exclusivo —, essa breve reflexão ilustra como a cultura da aceleração e do espetáculo 
digital tem ressignificado os ritos sociais, exigindo uma reavaliação crítica do papel do 
cerimonial e da organização simbólica dos eventos.  

Nesse contexto, observa-se que a história, os antepassados e as tradições 
construídas ao longo dos séculos tendem a ser marginalizadas, percebidas como 
obsoletas ou ultrapassadas. A sociedade parece impulsionada por uma noção de 
progresso e crescimento contínuos, que, paradoxalmente, tornam-se passado em 
questão de dias. Vivemos a era das trends, termo em inglês que significa tendência. 
Sendo considerados movimentos coletivos de atenção, moldando temporariamente o 
que é relevante, por meio da imitação, repetição e ou analogias em redes socias.  
Esses movimentos podem nascer e morrer em questão de horas.  

Façamos, então, uma pausa para reflexão: se hoje ainda realizamos 
celebrações e reconhecemos seus ritos como portadores de valor simbólico — uma 
vez que muitas das cerimônias praticadas atualmente conservam raízes ancestrais, o 
que de fato se transforma ao longo do tempo não é o rito em si, mas a forma como 
ele é executado. Há um século, encerrava-se uma cerimônia de casamento com uma 
tradicional chuva de arroz; hoje, com espetáculos pirotécnicos. O baile de debutante 
que antes era marcado por uma valsa solene, agora se traduz em coreografias 



8 
 

contemporâneas que transitam do pop ao funk. A inovação, portanto, não está na 
ruptura com o passado, mas na reinvenção das formas de expressão de símbolos que 
seguem encravados na memória coletiva. 

Nesse ponto, é oportuno recordar Ecléa Bosi (1994), ao afirmar que a memória 
social é o elo entre o passado e o presente, entre a tradição e a transformação. Para 
a autora, a lembrança dos rituais, costumes e celebrações não é apenas um acervo 
de práticas, mas um espaço onde o tempo vivido permanece vivo e orienta o tempo 
atual.  

Assim, os ritos cerimoniais são também formas de resistência simbólica à 
volatilidade dos tempos — são marcos que sustentam a continuidade, mesmo em uma 
sociedade marcada pela efemeridade. As celebrações não perderam o seu valor ao 
longo tempo, elas foram moldadas de acordo com os valores simbólicos da sociedade 
atual.     

Sendo assim, talvez o maior desafio contemporâneo para os profissionais do 
cerimonial não esteja na adoção de efeitos visuais ou recursos tecnológicos de última 
geração, ou até mesmo a incorporação da inteligência artificial em suas rotinas, mas 
sim na capacidade de promover o reconhecimento e a valorização consciente das 
celebrações que alicerçam a vida em sociedade, resgatando o sentido profundo dos 
ritos como expressão de identidade, pertencimento e continuidade cultural. 
 
Referências  
 
BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas simbólicas. São Paulo: Perspectiva, 
2012. 
 
BOSI, Ecléa. Memória e sociedade: lembranças de velhos. 4. ed. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1994. 
 
BURKE, Peter. A fabricação do rei: a construção da imagem pública de Luís XIV. 
Rio de Janeiro: Zahar, 1990. 
 
BRASIL. Decreto nº 70.274, de 9 de março de 1972. Aprova as normas do cerimonial 
público e a ordem geral de precedência. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 
p. 2.197–2.203, 10 mar. 1972. 
 
GAMBOA, Sánchez. A práxis na formação de professores: entre saberes e 
práticas. Campinas: Autores Associados, 2010 
 
GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1973. 
 
HAN, Byung-Chul. No enxame: perspectivas do digital. Petrópolis: Vozes, 2013. 
 
ROSA, Hartmut. Social Acceleration: Ethical and Political Consequences of a 
Desynchronized High-Speed Society. Constellations, v. 10, n. 1, p. 3-33, 2003. 
 
VYGOTSKY, Lev S. A formação social da mente: o desenvolvimento dos 
processos psicológicos superiores. São Paulo: Martins Fontes, 1991. 
 

 


